
NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  187

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

AS TRAMAS DO TRAUMA NA TRAJETÓRIA DA PERSONAGEM LÍGIA 

VITALINA, EM POR CIMA DO MAR, DE DEBORAH DORNELLAS1 

LAS TRAMAS DEL TRAUMA EN LA TRAYECTORIA DEL PERSONAJE 

LÍGIA VITALINA, EN POR CIMA DO MAR, DE DEBORAH DORNELLAS 

 

 

Assunção de Maria Sousa e Silva    

Universidad de Playa Ancha, Chile 

asmaria06@gmail.com  

https://orcid.org/0000-0002-4258-1398  

 

 

RESUMO: O objetivo deste artigo é delinear uma leitura do livro Por cima do mar, de 

Deborah Dornellas, lançado em 2018, premiado pela Casa de Las Américas, Cuba, e 

pelo Prêmio São Paulo Literatura, em 2019. O romance aborda as reminiscências da 

personagem Lígia Vitalina, no contexto sociopolítico e cultural da segunda metade do 

século XX e inícios do século XXI, em que sua trajetória de vida se desenvolve entre 

dois contextos geográficos e socioculturais diferentes: brasileiro e angolano. Focalizando 

a personagem-narradora e sua trajetória pessoal de crescimento individual e acolhimento 

afetivo, propõe-se refletir sobre as várias maneiras de invisibilidade e trauma que intenta 

desestabilizar a força do ser mulher. Todavia é pela escrita que as subjetividades são 

restauradas para que o ser se revigore e exerça o poder de narrar sua própria história. 

 
1 Este artigo está vinculado ao projeto de pós-doutorado “Barcas literárias em redes: Um estudo sobre as 

inter-relações de vozes e cosmopercepções de mulheres negras nas literaturas produzidas em África e nas 

Américas”, financiado pelo CNPq- Brasil, e ao Laboratorio Océanos y Catástrofes da Cátedra Fernão de 

Magalhães Instituto Camões, coordenado pela Dra. Daiana Nascimento dos Santos no Departamento de 

Artes Integradas da Universidad de Playa Ancha, Chile. A autora também é bolsista do CNPq. 

mailto:asmaria06@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-4258-1398


NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  188

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

Para isso tem-se como base investigativa do romance as ideias de Patrícia Hill Collins 

(2019), Angela Davis (2016), Maria Nazareth Soares Fonseca (2012), Laura Cavalcante 

Padilha (2007), Daiana Nascimento dos Santos (2017) entre outros/as.  

PALAVRAS-CHAVE: tramas, traumas, personagem, narrativa contemporânea.  

 

RESUMEN: El objetivo de este artículo es esbozar una lectura del libro Por cima do mar, 

de Deborah Dornellas, lanzado en 2018, premiado por la Casa de Las Américas, Cuba, y 

por el Premio São Paulo de Literatura en 2019. La novela aborda las reminiscencias del 

personaje Lígia Vitalina, en el contexto sociopolítico y cultural de la segunda mitad del 

siglo XX y principios del XXI, en el que su trayectoria vital se desarrolla entre dos 

contextos geográficos y socioculturales diferentes: el brasileño y el angoleño. Centrándose 

en la narradora-personaje y en su viaje personal de crecimiento individual y aceptación 

emocional, se pretende reflexionar sobre las diversas formas de invisibilidad y trauma 

que intentan desestabilizar la fuerza de ser mujer. Sin embargo, es a través de la escritura 

como se restauran las subjetividades para que el ser se revigorice y ejerza el poder de 

narrar su propia historia. Para ello, la investigación de la novela se basa en las ideas de 

Patricia Hill Collins (2019), Angela Davis (2016), Maria Nazareth Soares Fonseca (2012), 

Laura Cavalcante Padilha (2007), Daiana Nascimento dos Santos (2017), entre otras.  

PALABRAS CLAVE: tramas, traumas, personajes, narrativa contemporánea.  

 

ABSTRACT: The aim of this article is to outline a reading of Deborah Dornellas' book 

Por cima do mar, published in 2018 and awarded by Casa de Las Américas, Cuba, and 

the São Paulo Literature Prize in 2019. The novel addresses the reminiscences of the 

character Lígia Vitalina, in the sociopolitical and cultural context of the second half of 

the 20th century and the beginning of the 21st, in which her life story unfolds between 

two different geographical and sociocultural contexts: Brazil and Angola. Focusing on 

the narrator-character and her personal journey of individual growth and emotional 



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  189

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

acceptance, the novel aims to reflect on the various forms of invisibility and trauma that 

attempt to destabilize the strength of being a woman. However, it is through writing that 

subjectivities are restored so that the self can be reinvigorated and exercise the power to 

narrate its own story. To this end, the novel's research is based on the ideas of Patricia 

Hill Collins (2019), Angela Davis (2016), Maria Nazareth Soares Fonseca (2012), Laura 

Cavalcante Padilha (2007), Daiana Nascimento dos Santos (2017), among others.  

KEYWORDS: plots, traumas, characters, contemporary narrative. 

 

 

Recibido: 16 de enero de 2025 Aceptado: 13 de agosto de 2025 

 

 

INTRODUÇÃO 

Vita, claridade só é boa quando ilumina. Demais cega.2 

 

O objetivo deste artigo é desenvolver uma leitura do livro Por cima do mar, de 

Deborah Dornellas, lançado em 2018, premiado pela Casa de Las Américas, Cuba, e 

pelo Prêmio São Paulo Literatura, em 2019. O romance aborda as reminiscências da 

personagem Lígia Vitalina, no contexto da segunda metade do século XX e inícios do 

século XXI, em que sua trajetória de vida se desenvolve tendo como plano de fundo dois 

contextos geográficos e socioculturais diferentes: (1) Brasília (DF), circunscrita na 

formação e construção da capital brasileira, revelando as nuances da exclusão da 

população pobre e o processo de periferização com forçados deslocamentos para áreas 

mais distantes do distrito, o qual motivou os desterros dos candangos para cidades 

 
2 Palavras do personagem Serafim Brasil, pai de Lígia, personagem-narradora do romance Por cima do Mar.   



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  190

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

satélites; as tramas, ascensão e centralização do poder político e os prejuízos para a 

classe subalternizada; a radicalização da violência sistémica nas regiões periféricas e a 

consolidação de uma espécie de “segregação racial e de classe”; (2) Huambo e Benguela 

– Angola, retomadas no e pelos efeitos das disputas entre as forças políticas na guerra 

civil e as consequências da destruição das cidades para a população; os meandros das 

fugas em massa; os fluxos de migrações internas e externas; as condições das vítimas em 

combate e os aspectos espaciotemporais da reconstrução nacional.    

Deborah Dornelles é mestra em História Cultura (UnB) e pós-graduanda em 

Formação de Escritores (ISE – Vera Cruz), tem poemas e outros textos publicados, a 

partir de 2012. Segundo a autora, em entrevista às pesquisadoras Larissa Gonçalves 

Menegassi e Lilian Herrera Salinas (2023), o título do romance Por cima do mar (2018) 

reverbera o sentido da travessia dos africanos pelo Atlântico, em que o mar semantiza 

“ponte e abismo”, sob o lastro da “imensidão” e morte “kalunga”. E explica:  

É sobre o Atlântico que se faz a ponte entre África e Américas. Também 

é o abismo, túmulo de muitos africanos que foram roubados de suas terras 

e trazidos cativos para cá. Por cima do mar. Por dentro do mar. Todas 

essas dimensões são fundamentais no livro, e a narrativa as retoma muitas 

vezes. De todas as dimensões, a que mais me mobiliza é a da kalunga 

grande, que traz consigo o movimento e o conceito de travessia, seja real 

ou metafórica. Sobre essa dimensão da travessia erige-se toda a narrativa. 

Até mesmo o fato de Por cima do mar ser também um romance de 

formação, ou aproximar-se bastante disso, além de ser um livro de 

memórias, ressoa o conceito de travessia: a personagem atravessa décadas 

de sua vida, enquanto conecta séculos da história comum do Brasil e de 

Angola. (Gonçalves Menegassi e Herrera Salinas, 2023, p. 124, grifo das 

entrevistadoras).  

 



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  191

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

 Por outro lado, a noção de travessia que se manifesta no romance dialoga com 

as reflexões da Daiana Nascimento dos Santos (2017), no artigo, “Atlántico negro: el 

océano en la narrativa de esclavizados”, no qual ela investiga as narrativas por onde 

perpassam as “construções simbólicas” e “entrecruzam com os espaços históricos e 

culturais que conformam a(s) memória(s) e imaginário(s) do coletivo afrodiásporico”. 

Nesse sentido, a pesquisadora nos remete à problematização de “El océano como espacio 

histórico, económico y mítico”, para o exame das “representaciones sobre el océano en 

general” e “El océano como lugar de memória y resistencias” (p. 30), quando focaliza 

as narrativas de escravizados e ajuda-nos compreender a dimensão da noção do mar / 

oceano nas narrativas contemporâneas, especialmente o romance em tela que enreda a 

trajetória da personagem com seus deslocamentos e memórias das origens de seus 

antepassados.     

 O título do romance Por cima do mar carrega plurissentidos. Além dos supracitados 

pela autora, ele revela, metaforicamente, “um modo específico de conhecer o mundo” 

(Marcuschi, 2000, p. 75)3, cujo efeito se firma na percepção e realização do Ser em luta 

e fortalecimento contínuo, estado em suspenso, “por cima do mar”. Por outro lado, pode 

configurar as diversas possibilidades de resistências no ato do voo, como efetivação de 

entrada e saída do caos psíquico, nos estados de alheamento e silenciamentos, diante da 

violência sistêmica do branco, masculino e da elite brasiliense que a personagem 

enfrenta. No signo “voo” é possível vigorar a ideia de ponte transcultural ou transterri-

torialidade facultada às novas feições das migrações e diásporas.  

O enredo se estrutura pela mobilidade e dinamicidade da personagem, Lígia 

Vitalina, de “juntar lembranças” e, assim, arrebatar o/a leitor/a com sua história que 

poderia ser a de quaisquer pessoas negras brasileiras nesse país, exauridas pelos resultados 

 
3 Marcuschi (2000), no artigo “A propósito da metáfora”, apresenta um conceito mais abrangente de 

metáfora que extrapola a ideia de um “simples recurso linguístico”, para assegurá-la como “um modo 

específico de conhecer o mundo, que, ao lado do conhecimento lógico-racional, tem sua razão de ser e 

instaura uma série de valores de outra maneira perdidos ou não encontrados. A metáfora seria, portanto, “a 

criação de novos universos de conhecimento” (p. 75). Criaria, pois, uma realidade nova. 



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  192

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

e processo de escravidão que se moderniza. “–[...] A tua história também não é das mais 

comuns, pois não?  –É a história de muitas negras brasileiras [...]” (Dornellas, 2018, p. 

249). Zé Augusto e Lígia em diálogo.  

As marcas no corpo e na alma da personagem central reverberam o estado 

psíquico da maioria da população subalternizada e em estado de violência que habita 

este país. No entanto, o romance aponta também para outras variáveis temáticas que o 

vincula à corrente de feição social da literatura brasileira contemporânea, no que se refere 

à opção da autoria pela inclusão de aspectos políticos e sociais que traduzem a feição da 

nação brasileira nos anos 80 e 90 do século XX e início do século XXI. Ademais, o 

romance narrativiza também aspectos do contexto angolano, através do deslocamento 

da personagem-narradora Lígia Vitalina, que projeta o percurso de memória de seus 

antepassados, especialmente da avó. Parte da narrativa se passa em Angola, que, segundo 

Dornellas, na entrevista supracitada, não é “mítica”, mas uma Angola contemporânea, 

do pós-guerra, um país que tem as marcas da destruição e da colonização muito fortes. 

(Gonçalves Menegassi e Herrera Salinas, 2023, p. 127). 

O foco reflexivo escolhido para esta leitura de Por cima do mar (2018) consiste na 

convocação à escuta da voz da personagem de pele negra que ecoa vinculada à 

população de mulheres negras contemporâneas. Essa leitura se aproxima da visão de 

outros pesquisadores como Dorneles Da Silva Filho e Pereira Pinto (2023) ou Nascimento 

dos Santos (2023) no que diz respeito à reflexão quanto aos aspectos socioculturais e 

históricos evidenciados em outras produções contemporâneas brasileiras. A personagem 

Lígia Vitalina é marcada por traumas e exerce a escrita como expressão da tomada de 

consciência de ser e como local de expurgação das dores e de nutrição de sonhos. Uma 

escrita sobre si materializada no locus da memória individual a qual se amalgama à 

memória da população periferizada, a partir de vínculos históricos e culturais de sujeitos 

da periferia urbana brasiliense, deslocados. Deslocamentos resultantes do forçado êxodo 

iniciado nos anos 60 com predominância de nordestinos, negros e brancos pobres, 

situados nos rastros do processo da diáspora negra do Brasil.  



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  193

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

No romance, subsiste o caráter testemunhal, uma vez que a personagem conta 

sua história, acionando incessantemente os fatos e acontecimentos que atingem os 

excluídos, seus pares, iguais, atingidos pela exploração e pela indiferença do Estado. 

Isso é fortemente pontuado na alusão à história da construção de Brasília. Pode-se 

perceber, ao atentar para o processo de construção da personagem, mulher, periférica e 

subalternizada, um caráter de escrita que aponta para o ato de escrever (da personagem) 

como garantia da esperança de viver. Garantia também da possibilidade de um outro 

modo de prosseguir no mundo, sob a construção de elos de confiabilidade, cumplicidade 

e de Amor. Amor conjugal e maternal.   

O romance de Deborah Dornellas, por conquistado lugar na literatura brasileira 

e no cenário latino-americano atual, destaca a presença da autora que fortalece a vertente 

da literatura contemporânea brasileira. Por seu valor estético, ele traduz a visibilização 

e valorização de histórias que centralizam personagens subalternizadas, dando-lhes 

destaque, à medida que espelha realidades de violências que provocam fissuras no corpo 

e na mente. Dornellas elabora um romance que reforça a desmitificação de estereótipos 

arraigados na cultura e na historiografia literária brasileira canônica.   

A personagem-narradora Lígia Vitalina, ao evocar, logo no início, suas origens 

ancestrais e familiares, busca estabelecer com o/a leitor/a um pacto de leitura dos seus 

escritos que deve levar em conta seu pertencimento étnico-racial e o fato de ser mulher 

e pobre. Assim decorre e se estende o fluxo da memória dos antepassados na diáspora, 

a partir do tumbeiro para tratar de sua memória afetivo-familiar, não obedecendo ao 

procedimento de uma narrativa linear. No ato de contar/escrever suas memórias, através 

de mecanismos de colher, juntar, sobrepor, dentro e fora do esquecimento, conforme as 

condições psíquicas e emocionais em que a personagem se encontra, a narrativa toma 

progressão, requerendo do/a leitor/a atenção ao processo de organização da história.     

Desse modo, o manuseio entre o tempo de enunciação e o tempo do enunciado, 

entre os espaços enunciativos aqui (onde estou) e lá (onde estive), comparando, 

distinguindo, entrecruzando para dar vazão à densidade dos conflitos interiores e 



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  194

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

exteriores, permite ao/à leitor/a juntar, pontilhar ações, cruzar e entrecruzar fatos 

narrativos para visualizar a construção da identidade do ser que é sujeito e objeto de seu 

próprio discurso. Admite-se, então, como um romance marcado pela escrita do self 

determinada por abarcar a existência: “O essencial é viver” (citado Carlos Drummond 

de Andrade) (Dornellas, 2018, p. 58), epígrafe que traduz o ato de viver como 

“imperativo categórico”. E esse ato de viver se impõe pontuando o tempo da infância, 

adolescência e da fase de juventude mergulhada em traumas, dores e sofrimentos, num 

sistema de opressão que quer eliminar suas forças, paralisá-la e fazer aflorar seu 

sentimento de impotência4. 

A narrativa expõe patamares discursivos que revitalizam o ato de existência cuja 

virtude consiste no autodomínio de si contra a objetalização e a nulidade. Um movimento 

contínuo de existência que consiste no ato de escrever como antídoto ou como invenção 

catártica para a cura da alma, libertando-se do mal e do trauma5 não como vítima, mas 

como sobrevivente6.  

Ao se pensar o ato de escrita como vontade e desejo ou como uma via de acesso 

para o alcance de viver em um mundo mais humanizado, também se pode considerar 

esse da personagem como processo de afirmação de sua identidade como mulher que se 

autodefine negra na narrativa. Para além dessa ideia acima pontuada, focaliza-se a 

personagem na perspectiva de compreender o processo de retomada, busca e junção dos 

cacos das subjetividades triturados ante os traumas e por “tornar-se mulher” - Lígia.  

 
4 Para saber mais sobre as imagens de controle e os mecanismos do sistema de opressão sobre as mulheres, 

ver Hill Collins, 2019.  
5 Termo concebido numa perspectiva da psicanálise com noção que se vincula às experiências negativas 

do indivíduo cujas memórias instadas no inconsciente acionam pensamentos, atitudes e comportamentos 

que emergem como sintomas. Segundo alguns autores, baseados em Lacan, o trauma é estruturante e 

“entendido como a entrada do sujeito no mundo simbólico”, algo que “constitui a subjetividade do 

sujeito” (Favero, 2009, p. 7). 
6 Hill Collins (2019), ao tratar sobre a autodefinição das mulheres negras, sentencia: “A voz dessas 

mulheres afro-americanas não é de vítimas, mas de sobreviventes” (p. 182). Tal afirmação ressoa no modo 

como a personagem do romance em foco narra sua existência.  



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  195

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

O enredo se estrutura por duas partes. Na primeira, a personagem retoma a 

chegada dos pais e parentes à Taguatinga e, em seguida, a vida em Ceilândia; a entrada 

na Universidade para cursar história e depois o mestrado em História, até se tornar 

professora da UnB. Na segunda parte, Lígia viaja à Angola, precisamente Huambo, 

onde conhece a família de Zé Augusto, reside em Benguela e, no final da história, ela 

está preste a voltar para o Brasil. A personagem narradora aciona a memória para contar 

momentos basilares de sua história na restauração de sua autoestima.      

 A narrativa toma impulso quando Lígia vai residir em Benguela (2011), após 

completar 40 anos, momento em que utiliza a licença do trabalho para se casar com o 

professor angolano. Grávida de seu primeiro filho e com outra filha, por adoção, a 

personagem se põe a recolher vestígios da memória, especialmente afetiva que dão corpo 

à narrativa. Para contar aquilo que enfatiza como “cenas no plural escritas em primeira 

pessoa do singular”, o método de construção da escrita se vale de reunião de fragmentos 

que “editam parte d[a] história” (Dornellas, 2019, p. 9), como já mencionado. Acontece 

que essa história se condensa no vigor das tensões nas relações de poder e de domínio, 

perpetuadas desde o processo de escravidão que tem como alvo os laços familiares de 

Lígia, especialmente no corpo da bisavó Adelina, escrava do senhor dono de terras 

brasileiras. A impossibilidade da volta das antepassadas às terras africanas parece 

sinalizar como motivo primordial mítico-ancestral para o voo da neta que sai do Brasil 

e vai viver em Benguela com o homem que escolheu amar.  

A viagem surge como via de alcance da liberdade possível e de vivência no 

acolhimento e no amor com um igual. Algo assinalado em um dos momentos em que 

Lígia conhece Zé Augusto e ambos fazem uma breve e inquietante visita ao “Memorial 

dos Pretos Novos” (RJ)7 onde se deparam com as histórias dos “cativos do Congo e de 

 
7 Memorial dos Pretos Novos está no Instituto de Pesquisa e Memória dos Pretos Novos, sediado no Rio de 

Janeiro, criado em 13 de maio de 2005. Instituto que investiga e preserva o patrimônio material e imaterial 

africano e afro-brasileiro, conserva e protege o sítio histórico e arqueológico do Cemitério dos Pretos 

Novos, com o propósito de valorizar a identidade cultural brasileira (Instituto dos Pretos Novos, 2025).  



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  196

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

Angola” e dos aterrados no Cais do Valongo8. Nesse momento de impacto para ela e Zé 

Augusto, a narradora-personagem sentencia: “eu me vi num antigo porto de Angola” e 

para quebrar a profunda tristeza que os abatem, o recém-conhecido e futuro esposo diz: 

“–Afinal, já somos parentes, Lígia” (Dornellas, 2018, p. 70). 

O fio condutor do romance se efetiva pela forte presença das mulheres: trisavó 

(Zefa) Josefa, bisavó Adelina e avó Ignácia, reforçado pela mãe Elvira e a tia Maria. Isso 

é corroborado com comentário da autora sobre o livro quando diz que “as mulheres são 

a força da narrativa”, em entrevista a Maurício Melo Júnior, pela TV Senado, em 16 de 

agosto de 2019. Fato que persiste tanto pela ação das mulheres, quanto pela forma como 

as narrativas sobre elas estão entrelaçadas e reiteradas na voz de Lígia: 

Adelina era a filha caçula de Josefa Sem Sobrenome. Contavam que a 

trisavó Josefa, nascida africana, provavelmente onde hoje é Angola, fora 

levada cativa, ainda criança, para o Brasil, no porão de um navio-túmulo. 

Foi a bisa Adelina quem contou à avó Ignácia, que contou à minha mãe, 

que me contou. Diziam que Zefa sempre falava que ia voltar à sua terra 

quando ficasse livre. Nunca voltou. Foi libertada já sexagenária e morreu 

centenária, desmemoriada, no antigo quilombo de São Domingo, em 

Paracatu, cercada de um punhado de netos e bisnetos e de parte de seus 

doze filhos, que teve com três ou quatro homens diferentes, brancos e 

pretos. (Dornellas, 2018, p. 15)   

 

O ato de contar/escrever da personagem Lígia, a partir da convocação da 

presença ancestral da avó: “Adelina sou eu refletida no espelho líquido da corrente fria 

de Benguela” (Dornellas, 2018, p. 11), ressalta a fonte materna, recorrida e costurada no 

decorrer do enredo. A importância da avó Adelina, a fortaleza e temperança da mãe, a 

 
8 Cais do Valongo é “Considerado único vestígio material do desembarque de cerca de 1 milhão de 

escravizados nas Américas”. Patrimônio Mundial da Unesco, em 2017 (Instituto de desenvolvimento e 

Gestão, 2025).   



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  197

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

resignação e amorosidade da tia, enquanto vivem juntas no Brasil, o acolhimento e 

determinação da sogra Dona Lali, em Benguela, são posturas assinaladas como 

componentes que densificam o narrado, sob o revigorante olhar, feição, força feminina 

e controle discursivo da autora. Controle que, diga-se de passagem, está demarcado pela 

não rigidez que quebra correntemente a linearidade temporal da narrativa. Dispositivo 

acentuado pela própria personagem Lígia na parte final da história.  

 A problematização ou o prenúncio do conflito se instala no início, quando 

interessa contar como seu nome foi escolhido. A escolha do pai Serafim de registrar o 

nome de Vitalina Conceição Brasil, em homenagem à irmã dele, causa tensão e 

indignação na mãe, Elvira. O nome Antônia Vitalina é explicado em tom irônico e 

resignado. Segundo a personagem – narradora, o pai:  

tinha esperança de que vivesse, e morresse, sem conhecer homem, 

imaculada. Vitalina no Nordeste do Brasil é a mulher que não se casa, 

solteirona, essas coisas. Pois tia Tonha morreu perto dos 40, vitalina, 

moça-velha, toda virgem, comida por bicheira braba, numa roça do Crato, 

interior do Ceará. Nunca homem nenhum relou um dedo nela, dizia meu 

pai, orgulhoso. Eu sentia muita pena de tia Tonha, que nem conheci. 

(Dornellas, 2019, p. 20) 

 

 Dessa tensão recorre a forma como a família de Lígia fora “governada” pelas 

mulheres: mãe e tia. A passividade do pai e seus silêncios acostumados pela vida de 

candango, espoliado e sempre estrangeiro na cidade que ajudou a construir, eram suas 

marcas. No entanto, a atmosfera que repercute no seio familiar de Vitalina Conceição 

Brasil é de amorosidade e acolhimento. Com artimanha da mãe, posteriormente, a filha 

passa a se chamar Lígia Vitalina Conceição Brasil. Esse entrevero familiar vai repercutir 

como antecipação dos percalços e traumas que irão ocorrer na vida de Lígia. A inclusão 

do nome Lígia para a personagem soa como estratégia de sobrevivência que lhe “ajudou 

a manter a cabeça fora d’água” (Dornellas, 2019, p. 23).  



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  198

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

A INVISIBILIDADE E O TRAUMA 

Ettore Finazzi-Agrò (2003), na apreciação crítica do livro Crítica em tempos de 

violência, de Jaime Ginzburg (2012), ressalta questões importantes que de uma forma ou 

de outra o livro responde. Uma dela consiste em se “é possível pensar a escrita não 

simplesmente pela história e sim pelas experiências traumáticas em que o sujeito é 

jogado na sua relação conflituosa com o mundo?” (p. 307). Segundo Finazzi-Agró, Jaime 

Ginzburg traz para a discussão “a possibilidade de ler as obras de arte não apenas a 

partir de seu valor estético ou do seu posicionamento histórico-literário, mas também da 

capacidade de dizer aquilo que, em tempos de violência e de sofrimento individual e 

coletivo, não poderia ou deveria ser dito” (p.307). 

Por essa via indicativa de Ginzburg, atentando para percurso da construção de 

narrativa da jovem Lígia, pode-se perceber que o contar sobre os traumas causados pelo 

racismo e o sexismo não vêm à tona com facilidade e é difícil ser verbalizado momentos 

depois da violência. A capacidade de expor se dará no tempo futuro, com todas as 

implicações que atravessam o ato de lembrar e de esquecer. Porém, é por essa via que a 

memória controla o que deve ser contado e busca cessar a “banalização do mal” (Arendt, 

1989).  

A violência, porém, interdita o direito de ir e vir e, mais que isso, o direito de ser 

e viver da personagem-narradora. O racismo entranhado no solo geográfico e social de 

Brasília imobiliza, cerceia, mutila e silencia, não apenas Lígia, mas também todos 

aqueles que fazem parte de um contexto social de periferização urbana, marcado pelos 

componentes raça e classe. É perceptível que ao encontrar o antigo texto que fez 20 anos 

antes intitulado “discurso da invisibilidade”, a personagem, mesmo não se sentindo mais 

invisível, opta por trazê-lo à superfície da narrativa para registrar o estado traumático 

em que vivia, como uma “quase ninguém” que transitava cotidianamente entre Ceilândia 

e a sala de aula da UnB, época em que mergulha no estado de autoapagamento. Um ser 

que não é visto, não se vê ou não quer se ver, utilizando dos mais variados subterfúgios para 

“não” estar naquele mundo: anda por corredores menos movimentados, por “cantos 



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  199

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

discretos”, enfim, procura viver nos “subterrâneos”, por que “esses são ótimos para 

abrigar invisíveis (Dornelles, 2019, p. 35-36).  

Demover esse discurso do baú das memórias, portanto, evidencia a dramática 

condição de objetalização da mulher negra que provocou seu estado de autodepreciação, 

condicionado por violência e indiferença. Desse modo, o romance esmiúça as ferramentas 

e a sustentação da exclusão e os trágicos efeitos na vida da personagem: “Passo todas as 

aulas pelos cantos, sem me mexer muito. Muito menos falar. Se eu falasse, uma palavra 

que fosse, destruiria, em segundos, gerações inteiras erguidas sobre a inviabilidade. Não 

me dava esse direito” (Dornellas, 2019, p. 35)  

Desse modo, o impacto da inviabilidade sobre si provocado pelo Outro (elite 

acadêmica do plano piloto) impõe-lhe e reforça a autoinvisibilidade que resvala para 

certa visibilidade negativa tangível ao sofrer estupro coletivo no campus da universidade. 

A violenta inacessibilidade às condições dignas para cursar e concluir o curso de História 

na Universidade se exacerba quando seu corpo é violado por homens brancos da UnB. 

O estupro dilacera corpo e alma e desencadeia o alheamento de si mesmo. Segundo 

Angela Davis (2016) “O estupro, na verdade, era uma expressão ostensiva do domínio 

econômico do proprietário e do controle do feitor sobre as mulheres negras na condição 

de trabalhadoras” (p. 20). Nessa mesma via de reflexão, o estupro é uma “arma de 

dominação, uma arma de repressão” (p. 36), em quaisquer sistemas de opressão, com a 

“intenção de intimidar e aterrorizar as mulheres” (p. 37). Para Lígia, o estupro significou 

por muito tempo o “aniquilamento” de sua existência.  

“Enquanto você agoniza e chora, Brasília entardece” (Dornellas, 2018, p.105). O 

verso deságua no capítulo 25. Brasília / Lígia; cidade / mulher, relação metafórica do 

estado de esgarçamento. A personificação da cidade no poema-capítulo remete ao corpo 

social excluído, candango, usado e jogado no limbo pós-construção. Sob a mesma 

condição se iguala o corpo aniquilado pela violência sexual sofrida pela personagem no 

capítulo seguinte. O corpo de Lígia banido numa zona erma (chão seco do cerrado) (p. 

170) é socorrido por um professor que oferece ajuda e incentiva denunciar, mas Lígia 



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  200

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

não encontra força. Segue para casa em frangalhos: “Sentada no fundo mais fundo, 

atravessei o DF, do Plano Piloto até a Ceilândia, como quem atravessa o oceano no 

porão de um navio” (p. 109). Passagem que situa o estado emocional da personagem e 

com veemência relembra o horror da travessia escravista, ao mesmo tempo que aponta 

para atualização contemporânea do processo de violência sexual pela qual tem passado 

muitas mulheres negras no Brasil.  

A violência desaba também sobre os corpos negros masculinos, numa retomada 

do episódio do “Quarentão”, baile black na Ceilândia, em 1986. Lígia, seu irmão Túlio 

e Docas estão presentes e a polícia ataca, ferindo muitos jovens. A separação entre 

brancos e pretos9: aqueles deviam sair e estes deviam ficar, expõe a violência policial em 

intenso nível de perversidade. Tal situação espelha como o racismo institucional e 

recreativo se instala nas rondas policiais das periferias brasileiras.  

Outro episódio enredado no romance é como se dá a morte do personagem 

Moscão, músico e frequentador das noites culturais da UnB. Ele é morto, mas não se 

sabe ao certo se por dívida de droga ou se foi pela polícia. Nilsinho Moscão, negro, vivia 

na Ceilândia, era vizinho de Lígia. No romance, os das periferias são os que estão no 

centro - alvo das tragédias, sem amparo social ou político, como se seus gritos não fossem 

escutados. A tragédia fere a dignidade e se empenha na desmobilização a comunidade: 

As periferias do mundo são trágicas. A vida real é uma tragédia. E nós 

somos a vida real. Há muitas mortes na vida real. As pessoas da periferia 

morrem muito. Pretos e pobres morrem aos montes todos os dias. Na 

Ceilândia, no Gama, nas favelas, no Brasil, nas Américas, na Ásia, em 

África, por toda parte. Na nossa tragédia, o coro não canta nem fala. Não 

há catarse nem alívio. Não há refúgio nem oráculos. A nossa é a grande 

tragédia. A maior delas. Há milênios somos empurrados para as latrinas 

do mundo, e querem garantir pela força que lá fiquemos até a morte, 

 
9 Este episódio é narrado no filme-documentário: “Branco sai, preto fica” de Adirley Queirós (2014) (DF/ 

BRASIL).  



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  201

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

manietados e mudos. Fingem que nos aceitam no meio deles, mas nos 

cospem na cara cada vez que colocamos a cabeça para fora. Vivemos 

menos, morremos mais, morremos jovens, de mortes violentas. Quem se 

importa? A tragédia é vossa, vivam e morram com ela, dizem. Não. Não 

mais. (Dornellas, 2018, p.165) 

 

 A violência traz temor e provoca instabilidade em Lígia, minando suas possibi-

lidades de viver e engolindo possíveis esperanças. Após o estupro, “Tudo ardia. Dentro 

e fora” (p.112). Porém, a partir da reflexão acima, a personagem-narradora entra numa 

fase de busca de sua cura emocional. Resolve fazer terapia, enfrenta sua imobilidade e 

rompe com o estado dilacerante comum às vítimas da violência sistêmica. O ato de ir à 

sessão de terapia passa a ser o despertar de uma nova vida semeada de reconfortante 

“sororidade”. Sororidade já partilhada com a amiga Maria Cândida (Docas) que tinha 

o “hábito de peitar qualquer pessoa na rua ou em lugares públicos, se tiver a mínima 

suspeita de racismo, machismo, injustiça, etc.” (p. 82). Vale relembrar que, no romance, 

as sequências narrativas de maior impacto são moduladas pelas personagens femininas. 

Pode-se alinhar tal intento das personagens com a constatação das feministas afro-

americanas “A sororidade é perigosa” (hooks, 2019a). 

 Para pesquisadora bell hooks, esse sentimento de sororidade entre as mulheres, 

no caso mulheres negras, ajudam a fundar uma base de solidariedade que combate o 

“inimigo interno”. hooks se refere ao “sexismo internalizado” que leva as mulheres a se 

“enxergarem” como “pessoas inferiores aos homens, para nos ver sempre competindo 

umas com as outras pela aprovação patriarcal, para umas às outras com inveja, medo e 

ódio” (2019a, p. 35). E continua: “O pensamento sexista nos fez julgar sem compaixão 

e punir duramente umas às outras. O pensamento feminista nos ajudou a desaprender o 

auto-ódio feminino. Ele nos permitiu que nos libertássemos do controle do pensamento 

patriarcal sobre nossa consciência” (2019a, p. 35).  



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  202

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

No romance, pode-se identificar como Lígia, ao ouvir as outras mulheres 

vitimizadas pelo sexismo e o racismo, toma a palavra no grupo de terapia e conta a sua 

história, reconhece nessa comunhão de vozes a força de se reerguer, reelaborar sua vida 

e ajudar outras mulheres. Não se compreende que a participação nesse grupo venha a ser 

uma postura ou ação de viés feminista da personagem, o que se evidencia é o lastro de 

acolhida umas com as outras, numa perspectiva de escuta, inseridas no processo de 

dororidade10 (Piedade, 2017) ou solidariedade11 (hooks, 2019b) pela via de uma práxis 

libertadora do cárcere das almas das mulheres que compõem o grupo de terapia. O que 

se identifica no romance não é uma atuação feminista em nível de emancipação política 

coletiva provocada pelo estado de dor e sofrimento, mas um momento bastante 

fortificador de solidariedade que fortalece as mulheres para o enfrentamento e resistência. 

O grupo de terapia proporciona a negação da morte de cada uma, através da acolhida 

feminina, porém pela via da individualização, centrado na libertação do self, na tomada 

de atitude interiorizada de cada uma das mulheres a reconstruir suas vidas.   

Ressalta-se essa solidariedade entre as mulheres na troca de experiências e de 

escuta. O “comprometimento compartilhado de lutar contra a injustiça patriarcal, não 

importa a forma que a injustiça toma” ajuda a “enfraquecer o sexismo” (hooks, 2019c). 

A ativista afro-americana bell hooks aponta outros mecanismos que são urgentes para a 

“derrocada do patriarcalismo”, numa dimensão de luta coletiva das mulheres. Mas essa 

perspectiva da dimensão coletiva não ressoa de forma basilar na narrativa em tela, haja 

vista que prevalece uma condução individualizada da personagem. Ou seja, este é o modus 

operandi que Lígia aciona para sair do confinamento da dor e do sofrimento e projetar 

novo rumo à vida, já que ela não tem o mesmo “temperamento de Docas”, ainda que 

 
10 Segundo Vilma Piedade (2017), dororidade “carrega no seu significado a dor provocada em todas as 

Mulheres pelo Machismo. Contudo, quando se trata de Nós, Mulheres Pretas, tem um agravo nessa dor. 

A Pele Preta nos marca na escala inferior da sociedade. E a Carne Preta ainda continua sendo a mais 

barata do mercado” (p. 17).  
11 Para hooks (2019b), a noção de solidariedade é imprescindível para uma ação de emancipação. “A 

solidariedade fortalece a luta de resistência. Um movimento feminista amplamente empenhado na luta 

contra o sexismo não é sustentável sem uma frente unida – e cabe às mulheres tomarem a iniciativa e 

demonstrarem o poder de solidariedade” (p. 80)  



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  203

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

compartilhe “a mesma indignação” (Dornellas, 2018, p. 82). O que Lígia faz? Delineia e 

segue seu projeto pessoal: investe nos estudos, faz mestrado, torna-se professora da 

universidade, muda de país, casa-se e torna-se mãe. Tal projeção da personagem indicia 

o procedimento de autoria que se centra no “self”, adota ponto de vista, posição e inserção 

do imaginário afrodescendente individualizado.  

Ao mudar para Huambo e depois residir em Benguela, Lígia entra em um estado 

de confortabilidade com José Augusto e família, os quais lhe dão aquilo que lhe faltou 

no Brasil com a perda da mãe, pai e da tia. Em Angola, reconstruindo o elo familiar, 

torna-se Lígia, como afirma no final do romance. 

Mesmo tocada pelo horror da guerra na vida da família de José Augusto e pela 

ambiência do pós-guerra em Huambo e Benguela, Lígia se sente envolvida de uma áurea 

contemplativa sobre a cidade. Os ataques e a guerra civil que se prolongou após as 

eleições de 1992 entre o MPLA X UNITA, a fuga da família, a mutilação dos homens 

angolanos, metonimizado na perda da perna do Kota António, pai de José Augusto, o 

quotidiano da cidade de Benguela, tudo passa por meio de um misto de aproximação e 

distanciamento, inserção e desinserção, sob um constante olhar comparativo entre a 

história e a vida em Huambo, Benguela e Brasília.  

Contudo, o estado de orfandade de Lígia é insuperável. “A orfandade para mim 

é uma condição que não se supera” (Dornellas, 2018, p. 231). Sentença dita e redita 

traduz tanto a perda do apoio materno e paterno quanto a crença de que era estéril. Isso 

posto, estar em África redimensiona seu sentido de pertencimento com a terra, com os 

familiares do marido e abre para a concretização da maternidade. Em um primeiro 

momento, através da adoção, sonhada e concretizada. Essa maternagem dá à 

protagonista a prerrogativa de ser alguém no desempenho do cuidado e da guarda. Lígia 

adota Flora Nakalunga “dona da morte, do mar ou dona da distância eterna” (p. 218). 

Isso ressoa na descrição do sonho de Lígia, dias antes da adoção: não é Lígia que escolhe 

Flora, mas Flora que escolhe Lígia.     



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  204

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

Por essa passagem, a narrativa nos remete a outra pista de alinhamento ancestral 

entre as mulheres. Flora, encontrada em um Lar de meninas órfãs, apresenta-se como 

se fosse o motivo onírico da estada de Lígia em terras africanas, pontuando a história da 

avó Adelina e a chegada da menina na vida da protagonista: “Vem, minha filha. 

Atravessei o mar grande para te buscar. Lígia Vitalina venceu a vida. Flora Nakalunga 

venceu a morte. Nós duas juntas venceremos o mar e a distância” (p. 281).  

 Nesse encontro entre mãe e filha, repercute a valorização da presença materna 

no solo africano. Em África, ser mãe representa a força da terra. A presença feminina 

como mãe é uma imagem recorrente na escrita de autores e autoras africanas. Há 

naquele contexto discursivo-literário a manutenção simbólica do “dom da maternidade” 

(Cavalcante Padilha, 2007) e uma representação recorrente da figura da mãe com sua 

função protetora, maternal, que se reitera na imagem representativa da África com 

“feições de uma grande mãe” (Soares Fonseca e Ferreira Cury, 2012, p. 226). A mulher 

mãe vivifica o legado da tradição africana. E Lígia retoma essa visão ressignificando a 

função materna na contemporaneidade. Ela se apropria desse dispositivo maternal com 

a tentativa de fortificar sua vibração no mundo e realimentar seu sonho de liberdade. A 

filha adotiva e o filho que nascerá preenchem sua falta interior e movem-na a assumir 

novas subjetividades e identificações.   

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 A personagem-narradora do romance Por cima do mar busca a reconstituição de 

suas subjetividades sob o controle de suas memórias. E isso se realiza por incessante 

movimento de idas e vindas no tempo e no espaço. A história se dinamiza pela escolha 

dos cacos de memória, como já mencionado, pela ordem com que tais lembranças vêm 

à tona e pelo manuseio do tempo narrativo acionado no momento ocorrido. As 

incessantes medidas na estratégica do uso de flashforward e flashback redimensionam o 

estado do trauma e do conflito em que a personagem fora submetida e explicita também 

a forma como a memória contribui para diluir a força da dor dilacerante.  



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  205

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

Os procedimentos que dão densidade às ações e aos fatos históricos, brasileiros e 

angolanos, de forma rápida, porém precisos, delineiam o plano de fundo da narrativa (a 

construção de Brasília, a expurgação dos trabalhadores do Plano piloto para lugares 

distantes, o contato das personagens com o cenário artístico-cultural brasiliense), 

dinamizam-na e contribuem para que sobressaia a voz da personagem Lígia a contar 

sobre si, como corpo negro vilipendiado pelo racismo estrutural e institucionalizado e 

pela misoginia vigorante nas relações pessoais e sociais brasileiras. Por outro lado, as 

estratégias narrativas colocam em cena os vestígios históricos coloniais que tendem a se 

sustentar no contexto angolano contemporâneo. Todavia, prevalece a condução para a 

busca da realização pessoal da protagonista como mulher, mãe e esposa ao encontro 

com suas raízes. Em comunidade, a dor é compartilhada, o sofrimento mobiliza o 

coletivo, porém, o desfecho para Ligia, o caminho da busca para tornar-se mulher, deu-se 

pela via individual, por cima do mar revolto.     

Por cima do mar, de Deborah Dornellas, inaugura a participação da escritora no 

gênero romance na literatura brasileira contemporânea. E a escritora empreende sua 

inserção nesse cenário tocando nas feridas abertas da nação que estão longe de serem 

cicatrizadas. A autora cria uma narrativa que tematiza racismo, sexismo, desigualdades 

sociais, mecanismos da necropolítica que se (re)vigora no corpo social brasileiro. O 

romance, elaborado por camadas discursivas, com dosagem de lirismo, tragédia e humor, 

ergue a personagem Lígia Vitalina a dominar com rédeas largas a sua escrita e a se 

reinventar para expurgar o trauma e adquirir consciência de que a colonização, seja ela 

de qualquer forma, não deve ser capaz de roubar o direito de reconstrução de um Ser.  

“Latrinas do mundo? ‘Não. Não mais’” (Dornellas, 2018, p. 165).    

 

 

 

 



NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  206

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Arendt, Hannah. (1989). Origens do totalitarismo. Companhia das Letras.  

Cavalcante Padilha, Laura. (2007). “Bordejando a margem (Escrita feminina, cânone 

africano e encenação de diferenças)”. A mulher em África: vozes de uma margem 

sempre presente. Edições Colibri / Centro de Tempo e Espaços Africanos, pp. 469-

488.  

Davis, Angela. (2016). Mulheres, raça e classe. Boitempo. 

Dornellas, Deborah. (2018). Por cima do mar. Patuá.  

Dorneles Da Silva Filho, Pedro e Victor Pereira Pinto. (2023). “Classe, gênero e raça: 

trocando olhares sobre a representação de trabalhadoras negras em produções 

literárias de Elisa Lucinda, Conceição Evaristo e Deborah Dornellas”. Revista 

Femass, no. 6, pp. 51-63.  

Favero, Ana Beatriz. (2009). A noção de trauma na psicanálise. Tese de doutorado, 

Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Brasil.  

Finazzi-Agrò, Ettore. (2013). “Em força da Lei: as formas da violência na literatura”. 

Revista Estudos Avançados, vol. 27, no. 38, pp. 307-310.   

Ginzburg, Jaime. (2012). Crítica em tempos de violência. Edusp.  

Gonçalves Menegassi, Larissa e Lilian Herrera Salinas. (2023). “Entrevista com a escritora 

Deborah Dornellas: ressignificações sobre o mar na literatura contemporânea 

latino-americana”. Litterata Ilheus, no. 1, pp. 124 -131.   

Hill Collins, Patrícia. (2019). Pensamento feminista negro. Boitempo.  

hooks, bell. (2019a). O feminismo é para todo mundo políticas arrebatadoras. Rosa dos tempos.  

hooks, bell. (2019b). Teoria feminista: da margem ao centro. Perspectiva.   

hooks, bell. (2019c). Erguer a voz pensar como feminista, pensar como negra. Elefante.  

Instituto de desenvolvimento e Gestão. (2025). “Cais do Valongo”, https://idg.org.br/ 

pt-br/cais-do-valongo.  

Instituto dos Pretos Novos. (2025). “Quem somos”, https://pretosnovos.com.br/ipn/.  

Marcuschi, Luiz Antônio. (2000). “A propósito da metáfora”. Revista de Estudos da 

Linguagem, vol. 9, núm. 1, pp. 31-70. 

https://idg.org.br/%20pt-br/cais-do-valongo
https://idg.org.br/%20pt-br/cais-do-valongo
https://pretosnovos.com.br/ipn/


NUEVA REVISTA DEL PACÍFICO, NÚM. 83, 2025, PP. 187-207  207

________________________________________________________________________________________ 

 

 
 
 

Nascimento dos Santos, Daiana. (2023). “Huellas del racismo en Água de Barrela, de la 

brasileña Eliana Alves Cruz, y en Volver a casa, de la estadounidense Yaa Gyasi”. 

Nau Literária, vol. 19, no. 1, pp. 1-13.   

Nascimento dos Santos, Daiana. (2017). “Atlántico negro: el océano en la narrativa de 

esclavizados”.  Acta literaria, no. 54, pp. 29-50.  

Piedade, Vilma. (2017). Dororidade. Nós.   

Soares Fonseca, Maria Nazareth e Maria Zilda Ferreira Cury. (2012). África: dinâmicas 

culturais e literárias. PUC Minas.  

 

 


